
I ENCONTRO INTERNACIONAL

CIÊNCIA INDÍGENA E JUSTIÇA CLIMÁTICA:
entre Aldeias e Universidades

20, 21 e 22/03/2024 - Sede CNPQ - Brasilía/DF.

RELATÓRIO FINAL



INTRODUÇÃO

Os/as estudantes indígenas de graduação e pós-graduação, representados/as

pela Associação Plurinacional de Estudantes Indígenas, de várias partes do Brasil, da

Bolívia, do Equador e da Colômbia se reunirão no I Encontro Internacional em

Ciência Indígena e Justiça Climática: entre aldeias e universidades, na sede do CNPQ,

em Brasília/DF, nos dias 20, 21 e 22 de março de 2024, para apresentar à sociedade e

às autoridades competentes suas reivindicações, discussões, debates e reflexões

realizadas nesse encontro a cerca dos conhecimentos e saberes produzidos pela

ciência indígena.

A União Plurinacional de Estudantes Indígenas - UPEI, com sede e foro em

Campinas, São Paulo, é uma associação civil estudantil, sem fins lucrativos, sem

filiação político-partidária, livre e independente de órgãos públicos e governamentais,

entidade máxima de representação de todos estudantes indígenas de graduação e pós-

graduação dos estabelecimentos de ensino superior do Brasil, públicos e privados.



Inspirada na diversidade étnica, nos princípios da Plurinacionalidade dos povos

originários, nos valores democráticos, na cultura, na diversidade de línguas e na

tradição organizativa dos povos indígenas reivindica o respeito a suas especificidade e

às diferenças expressa na diversidade plural étnica dos povos indígenas presentes na

universidade que, como a maioria dos/as alunos/as brasileiros/as, enfrentam situações

de abandono por parte do estado nacional brasileiro. A UPEI acredita que somente a

partir da organização podemos garantir as conquistas de nossos antepassados,

lideranças e intelectuais indígenas que possibilitaram, hoje, estarmos dentro da

universidade.

O I Encontro Internacional em Ciência Indígena e Justiça Climática: entre

Aldeias e Universidades representa uma forte organização dos/as 56.252 indígenas

(INEP/2022). O encontro tem como foco discutir a contribuição de experiências em

proteção e preservação ambientais das florestas nativas em terras indígenas como

alternativas de justiça socioambiental aos graves problemas imposto pelas mudanças

climáticas em nosso planeta. Ademais, os estudantes indígenas podem desenvolver

redes de investigações em projetos de pesquisas ambientalmente sustentáveis, desde a

perspectiva indígena na ciência.

A seguir passamos a descrever as atividades realizadas:

Dia 20/03/2021

As atividades iniciaram com as boas-vindas do presidente da Associação

Plurinacional de Estudantes Indígenas, Arlindo Baré, que citou algumas entidades e

universidades presentes. Em seguida anunciou a presença do Cacique Raoni e a

apresentação da Atividade Cultural - Brasil das acadêmica da UNICAMP, um grupo

formado por jovens do Povo Ticuna. O grupo começou a cantar a canção que segue:

Maracá-Nandê

Tribo Mundurukus

Hei, há, hú, hei, há

Ao som do tamurá, celebram
ao luar
Guerreiros em missão,
convocam a nação
Invocam ancestrais, ao som
dos maracás
Na celebração tribal!

Ao som do Ofuá, fumaça ao
Paricá

Na taba vem dançar, pro mal
afugentar
Em transe o Pajé, exalta toda
fé
Pra celebração tribal!

Dança xamã (celebra pajé)
Levita xamã (domina pajé)
No seu ritual, é chefe tribal
Traz o teu poder, o mal vem
vencer (exalta Pajé)
Consagra xamã (conclama
pajé)
Encanta xamã, protege a
cunhã
És do poderoso clã

Pajé na aldeia vem dançar
(xamã)
Pajé, ritual vem celebrar
(xamã), pajé!
Pajé na aldeia vem dançar
(xamã)
Pajé, ritual vem celebrar
(xamã), pajé!

Ó (ó)
Maracá-Nandê
Maracá-Nandê

Ó (ó)
Maracá-Nandê
Maracá-Nandê



Após a apresentação, Arlindo Baré, presidente da UPEI convida o Cacique

Raoni para fazer uma saudação aos presentes e abençoar o evento, atitude que foi

realizada todos os dias ao iniciar as atividades. O presidente destaca “Eh, eu queria

saudar o Cacique Raoni e em nome do Cacique saúde todos todas as nossas lideranças

no Brasil. Queria saudar os/as estudantes que estão presentes aqui. Saudando os/as

estudantes, saúdo todos/as os/as estudantes indígenas presente hoje no Brasil.

Queria saudar a nossa parente

Eliane Potiguara e através dela, saudar a

todas as nossas grandes guerreiras

lideranças mulheres indígenas do Brasil.

Saúdo as autoridades e entidades

presentes, os parentes lideranças

internacionais que só enriquecem a

nosso atividade.

O presidente destaca que fica emocionado e que não tem palavras para

realmente se colocar para anunciar a fala do Cacique Raoni já que ele representa para

a gente tudo aquilo que a gente é tem visto não só como luta e resistência, mas sua

presença nesses dois dias aqui. A energia dele é algo inexplicável. E a gente estava

comentando com os estudantes que a partir de agora se tivermos preguiça a gente



precisa pensar no nosso Cacique porque ele tem uma força, uma energia que

realmente justifica tudo aquilo que ele tem feito por nós.

É uma honra de está

nesse espaço nosso. Esse

espaço que foi conquistado

por vocês. E vocês fizeram

essa luta para podermos

estar presente hoje num

espaço como esse, podendo

não só tá vivenciando com

vocês, mas também

aprendendo com a possibilidade de sonhar em dar continuidade a essa luta. É nesse

espaço de conhecimento, se apropriando do conhecimento do não indígena que a

gente pode fazer nossa incidências, nossas lutas. O sonho de vocês de ter colocado a

gente na universidade tem exatamente o sentido de dialogar com o conhecimento

técnico para dar continuidade a nossas lutas que consideramos um grande avanço.

Temos 56.552 estudantes indígenas presentes na educação superior hoje.

Agradecemos ficamos muito honrados. Gostaria de chamar aqui a nossa maior

liderança indígena, do Brasil, o Cacique Raoni para quem eu passo a palavra. Por

favor, todo mundo fica de pé para aplaudir o nosso Cacique maior que ele vai

abençoar aqui o início das nossas atividades.

Amigo/a, bom dia a todos/as sobrinhos e

sobrinhas que estão aqui presentes. Eu fui convidado

para estar aqui com vocês e eu tô contente de estar

aqui com vocês hoje, então vou começar essa minha

fala para vocês no dia de hoje. Vocês que estão

estudando e eu quero pedir que vocês estudem e

também escreve sobre nosso Território. Nossa Floresta

nosso Rio escreve sobre nossas línguas, sobre a forma

como nos tratamos, sobre nossa história, história do

Povo. Vocês tem que escrever sobre isso porque o branco é inimigo nosso desde

que eles tiveram contato com os nossos ancestrais, mataram muitos de nossas



ancestrais. Então registro - A nossa cultura, a nossa história também vai ser

fortalecida, nos vai trazer força. É isso que eu tenho para falar para vocês.

Escrevam sobre a arte também porque as gerações futuras que estão vindo vão

precisar conhecer a nossa história, a história dos nossos ancestrais. Eles precisam

saber disso. Eu quero pedir também que todos nós indígenas estejamos unidos

porque só assim teremos muita força para enfrentar esses nossos inimigos.

Precisamos nos fortalecer nos unindo. Eu sei que cada um de nós vive no seu

respectivo Território com sua cultura e com sua língua. Meu pai me contava sobre a

existência de vários povos

indígenas e quando tiveram

contanto com os brancos, com

os irmãos Vilas Boas fomos

informados que existe várias

outras palavras indígenas.

Quando comecei minha luta,

sempre falei com autoridades,

presidentes, chefe dos Estados

EUA, defendendo todos os povos indígenas. Eu falei para que eles respeitem todos

nós indígenas. Eu estou muito cansado, hoje, porque há muito tempo que eu estou

lutando assim. Eu não sei se vai ter alguma pessoa que vai continuar com essa luta,

com esse meu trabalho. Eu não sei se vai ter alguém do meu povo ou de outro povo

que vai continuar com esse meu trabalho porque realmente estou cansado. Nós que

estamos em distinto território, estejamos atentos porque vamos ter novas ameaças

dos brancos. Então é hora da gente se unir novamente. Eu peço aos brancos

também. Eu queria que os brancos fosse bom como nós. Assim como eu penso no

Bem Viver indígenas, eu peço para os brancos também pensarem. Então por quê?

Porque eu também recebi tive visão de que o nosso criador esteve comigo me

falando para eu ser bom com as pessoas. Então eu sigo esse esse meu trabalho

assim porque quando estamos bem a gente está bem com a nossa família, nos

alimentamos bem e dormimos bem. Quando temos problema a gente não não tem

esse momento. Então eu peço que nós indígenas a gente não fique criando conflito

entre nós. Temos que nos unir em paz, está junto. É isso que eu tenho para falar

para vocês. Não sei se muitos vão aceitar o que eu tô falando, mas é o que eu penso



e eu penso para vocês também. Então desejo um bom dia para todos um abraço

para todos.

Após o encerramento da fala do Cacique Raoni, o mediador passou a

palavra para os demais

membros da Mesa de

Abertura que era

composta por

representantes da

UPEI, CNPq, CAPES,

FUNAI, MDA, MCTI,

SECADI, UNE,

FNEEI, ANPG, FIOCRUZ, UFPI, UNICAMP, UnB, MPI, MDH, APIB, pela Dep.

Fed. Célia Xakriabá, Raoni Kayapó, Txai Suruí, Embaixador da Bolívia e pela

poetisa Eliane Potiguara.

A mesa de abertura foi coordenada por

Arlindo Baré e Célia Xakriabá. Ressaltamos que

todas/os as/os representantes das entidades

presentes se comprometeram com a Luta dos/as

indígenas, indicando que abrirão novas portas

para apoiar a entrada de novas/os estudantes no

Ensino Superior. Foi destacado, também, a

importância desse evento está acontecendo na

sede do CNPq.



Em seguida inicia o primeiro painel do dia com tema “Justiça Climática,

Ciência Indígena e Cosmovisões Ancestrais. Para esse painel tivemos como

expositores Raoni Kayapó - Brasil, Txai Suruí (Brasil), Luiza Pelaz Córdoba -

Colômbia, Roger Adan Chambi Mayta - Bolívia. A mesa foi coordenada por Álvaro

Gonzaga.

Essa mesa destacou que

a Ciência Indígena são as

florestas, são os biomas, são os

territórios, são as culturas, são

as vidas indígenas que

protegem o planeta para sua

sobrevivência e a Pachamama

como divindade máxima da

cultura andina da “Mãe Terra”.

Não haverá justiça climática

sem a ciência indígena como conhecimento que tem suas próprias lógicas, métodos e

epistemologias sobre outras medidas na construção de uma vida desde a américa

latina. Nós povos indígenas estamos com nossas raízes fincadas na América Latina, e,

é a partir de nossos territórios e de nossas experiências em nossas universidades

públicas e universidades indígenas que marcamos nossa intenção com objetivo

fundamental de fortalecer a ciência indígena no cenário latino-americano, nacional e

internacional como condição para sobrevivência da humanidade. Foi ressaltado,

também, como a Ciência Indígena pode, através da sua experiência, ensinar como

superar os problemas atuais causados pela exploração dos recursos naturais.



Dia 21 de março de 2024

Iniciamos o dia com o painel “Pesquisa e Ciência Indígena: pesquisadores

indígenas e os dilemas da iniciação científica e do acesso à pós-graduação no

Brasil”. Estavam na mesa para o debate Edson Kayapó - Doutor do Programa de Pós-

Graduação em Ensino e Relação Étnico Raciais - PPGER/UFSB, Danúsia Arantes

Ferreira - Profª Dra. - Transição Energética Justa - CPTEn/Unicamp, Lorena Araújo

Tariana – Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Sociedade e Cultura na

Amazônia - PPGSCA/UFAM , Neto Potiguara - Doutorando em Física. O painel foi

coordenado por Rose Tuxá e Ana Lúcia.

Foi destacado inicialmente pelo presidente da UPEI que, na luta por espaço

conquistado, hoje temos o Ministério dos Povos Indígenas (MPI). Esse ministério é

ocupado pela nossa parente indígena Sônia Guajajara. Além disso, temos a Fundação

Nacional do Índio (FUNAI), onde a parenta Joenia Wapichana é a primeira indígena a

presidir a instituição. No entanto, ainda almejamos conquistar a Secretaria de

Educação Indígena no Ministério da Educação (MEC), pois isso consolidaria as lutas

das nossas grandes lideranças pela educação. Já contamos com a Secretaria Especial

de Saúde Indígena (SESAI), ocupada pelo nosso parente Weyber Tabela. No entanto,

na área de educação, ainda falta um espaço que atenda às necessidades específicas dos

povos indígenas. Agora, passo a palavra a vocês para debatermos sobre pesquisa,

Ciência Indígena e os desafios da iniciação científica e do acesso à pós-graduação no

Brasil. Nesse painel foi destacado a importância dos estudantes indígenas estarem

neste espaço, no lugar da pesquisa, no CNPQ. Isto representa muito da movimentação

que esta nova conjuntura do governo representa. Os diálogos deixam de ter

intermediários e passam a ser feitos diretamente conversando com as instâncias de



tomada de decisão e assumindo propriamente a tomada de decisão. A academia tem

um papel de fortalecer esse diálogo que está muito longe de atingir o lugar ideal dessa

relação. Destaca que as/os indígenas estão prontos, preparados e desejosos de estar na

academia, mas academia, as instituições não estão prontas e nem preparadas e,

infelizmente, é nem todas as pessoas das academias estão desejosas desse diálogo. A

bem pouco tempo o Brasil iniciou a discussão sobre o racismo institucional na

academia no Brasil. Seja com a população negra e muito menos com a população

indígena. Muitos problemas foram apresentados no que se refere ao ENEM, à

avaliação das pesquisas desenvolvidas pelos/as indígenas pelos comitês de ética. A

universidade tem se preocupado com isso e desde o ano de 2019 vem tentado algumas

estratégias para mudar essa relação. Foi criado o Projeto que chama “Vozes indígenas

na produção do conhecimento”, produção de audiovisual. Foi destacado, também, o

quando é perceptível nos relatos trabalhos produzidos pelos/as indígenas, as

dificuldades de ocupar os espaços acadêmicos e estabelecer uma relação mais

próxima. É importante fortalecer e lutar pelas cotas que hoje existem. É a presença

nesse espaço que vai impor o conhecimento indígena, a valorização da cultura e o

respeito ao modo de vida indígena. “Esse é o legado para o futuro. Vários outros

indígenas vão ter acesso à graduação, talvez com menos preconceito do que a gente,

com mais facilidade, não precisamos sofrer” (Amina, 2024).

Nesse painel foram destacados pontos que chamam atenção para a falta de

infraestrutura e pedagógicas das universidades para receber a população indígena, a

ausência de bolsas e editais para indígenas, ainda, as dificuldades das/os próprios

estudantes em se adaptarem e encontrarem seus lugares nos espaços da universidade

já que esse espaço não foi pensado para incluir todas as diferenças e diversidades do

povo brasileiro, como foi destaca na fala de Edson Kaiapó:

[...] quando eu entrei na universidade em 1991 na Universidade Federal de Minas Gerais,
eu tinha vindo de uma trajetória Cristã de internato cristão, parece uma história assim do
século XVI do Jesuítas. Os jesuítas pegavam as crianças levavam para os seminários e eu
tive essa experiência, não no século XVI. Como a história tem as suas permanências. E aí
quando eu entrei na universidade enfrentei uma série de problemas, não tinha nem dinheiro
para comer e nem aonde morar. Eu tive que me virar assim nos 30 e aí lá na UFMG. Eu
entrei com uma uma rapaziada e uma moçada para ocupar um hospital antigo dentro do
Campus de medicina da UFMG era Hospital Borges da Costa antigo Hospital do Câncer
que estava desativado e nós ocupamos e lá foi onde eu passei uma boa parte do meu tempo
de estudante de graduação morando eh numa sala que era chamada de ala de pacientes em
estágio terminal. O hospital era organizado em alas, era um hospital bem antigo, o clássico
prédio. Aonde eu consegui moradia e encostada nesse prédio tinha um restaurante
universitário com alimentação de preço que eu conseguia dar um jeito para pagar e fui
virando por ali. Essa era uma das questões. Mas tinha uma outra coisa que era assim: Eu



era Cristão, estava cristianizado e a doutrina estava muito forte na minha cabeça e no
primeiro semestre do curso de história, eu tive uma disciplina chamada arqueologia geral
com um professor francês chamado André Cruz, muito competente e o André Cruz é
extremamente revolucionista. Ele é extremamente didático e altamente competente. Eu
percebia tudo isso, mas mesmo angustiava muito porque não era o que eu acreditava, sabia?
E aí eu via muitas vezes no André Cruz um demônio porque ele falava de coisas que tá
tudo errado. Não é isso de tá tudo errado porque ele falava dos problemas ainda que eu
tinha que ler uma série de textos e livros artigos livros sobre essa prática e depois fazer
provas escritas sobre o tema e não podia obviamente na prova do professor André Cruz
falar sobre criacionismo. Eu tinha que falar na perspectiva evolucionista, mas sempre eu
me saía ali pelas conclusões dizendo assim, mas eu não acredito em nada disso, né? O
Curioso é que no final do primeiro ano do curso eu já me identificava como ateu e
anarquista. Olha que louco, eu era anarquista e militante do movimento estudantil. Os
cristãos me ensinaram na internato a oratória. Eu fui treinado para oratória e essa oratória
foi uma arma muito potente para fazer mobilizações de assembleias de estudantes e fazer
revolução. Essas coisas que nós gostamos de fazer.

Foi destacado, ainda, as histórica de violência praticada contra os povos

indígenas e pensar sobre a reparação que o estado brasileiro tem que fazer é afirmar

que a quantidade de bolsas e programas ainda é mínimo, insuficiente. Os povos

indígenas tem demonstrado disposição de dialogar com a ciência e de fazer um

diálogo partindo do princípio de que a ciência não tem dado conta de resolver os

problemas sociais e que há possibilidade da ciência ser realizada no outro formato. De

acordo com Edson Kaiapó as instituições que fazem esse movimento de

desobediência epistêmica tem que unir forças em favor dos projetos educacionais e

programas de bolsas e pesquisas para os povos indígenas dentro das Universidades

com objetivo de proteger os povos indígenas por vários motivos um deles é que os

povos indígenas são seres humanos de Direito e em segundo lugar porque os povos

indígenas estão protagonizando nos seus territórios originários uma coisa necessária

para a humanidade, destacou o palestrante. Foi relatado, também, a dificuldade das

mulheres indígenas de adentrarem aos espaços das universidades, pois, as

universidades brasileiras não possuem uma política de acolhimento das estudantes

com filhos/as, dificultando a permanência delas em seus cursos. Nesse sentido, foi

destacado a importância da interiorização das universidades e a criação de

universidades indígenas para facilitar o acesso. Além de ampliação de bolsas e editais

específicos.

Foi destacado pela representante da Associação Nacional de Pós-Graduação

que numa pesquisa realizada pelo CNPQ, na qual 2.500 estudantes de pós-graduação

responderam, que destes apenas 9 pessoas eram indígenas, destas cinco eram

mulheres e quatro homens e estavam em programas nos estados Campinas, Belo

Horizonte e Manaus. A representante ressaltou que existe uma política de incentivo



para os/as indígenas, mas é muito restrita dentro das Universidades. É uma demanda

da ANPG e uma luta junto à política de cotas, com acesso e permanência.

Na parte da tarde do dia 21/03 aconteceu o Painel com o tema “Estado

Plurinacional, Políticas Indígenas e Bem Viver”. Fizeram parte dessa mesa a

indígenas o Indígena Aymara - Ivan Apaza Calle, da Bolívia, Indigena Terena Eloy

Terena, do Brasil e a Indígena Puruhá - Viviana Alexandra Collaguazo, do Ecuador e

para mediar a exposição e o debate Roger Adan Chambi Mayta, da Bolívia.

Nessa mesa tivemos como destaques a crítica ao direito eurocêntrico que ao

invés de proteger a população indígena deixa sua marca de repressão e de dominação,

causando uma compreensão, América Latina, numa perspectiva ambivalente.

Existindo, portanto, dois modos de compreender o direito. Por um lado, não querer

cumprir as leis, as normas e, por outro, não obedecer porque elas demonstram

interesses específicos burgueses. Se por um lado a tendência é de negar a normativa,

não cumprindo a lei, por um lado outro lado, devemos nos indignarmos diante dos

problemas que ela causa. A Bolívia, ao criar um Estado Plurinalcional propõe uma

descolonização dos modos de ler a Lei e de interpretá-la, fazendo uma crítica à cultura

jurídica colonial. Essa proposta propõe descolonizar o Estado do seu próprio

isolamento teórica. Reestruturar e descolonizar o Estado deste sua própria

institucionalidade, permitindo a presença de diferentes indígenas, organizações sociais,

setores sociais, acadêmicos, empresários, mulher em contraposição a um modelo

constituinte dominado historicamente pelas pessoas brancas. O Estado plurinalcional

reconhece os povos indígenas em suas diferentes etnias, linguagens e representação

cultural e territorial, negando a constitucionalidade que propõe o Estado Nação.

Outro aspecto importante destacado foi que, no Brasil, essa ideia de

plurinacionalidade não é tratado, é uma palavra evitável. Se evita falar e os os

governos evitam e proíbem a fala. Quando se falava em territórios, também, era

proibido falar porque remetia à ameaça a soberania territorial do país. Quando se trata

de ameaçar à soberania, a autonomia era compreensível, mas a autodeterminação não

era aceitável. Ainda temos um estado brasileiro profundamente colonialista tutelar

em que a voz indígena, quando se chama para dialogar é para fazer de conta porque os

indígenas falam até gritam, mas o estado não houve. No Brasil se preserva essa ideia

de multiculturalidade, uma língua língua nacional. No entanto, temos mais de 200

línguas indígenas, mas oficialmente é uma língua, a língua portuguesa que não é nem

dos brasileiros. Há um território e uma epistemologia, uma ciência indígena que deve



ser considerada porque sempre fizeram uma política indigenista autoritária violenta

que considerando os indígenas como ameaça à soberania territorial brasileira,

principalmente, os povos indígenas das faixas de fronteiras sempre denominadas pelas

Forças Armadas como ameaçadores da soberania da Amazônia.

Foi destacado, também, que a realidade brasileira indicava o extermínio da

população indígena que nos último mandato foi reforçado pelo conservadorismo e

pelo bolsonarimo. Temos, ainda no Brasil, uma elite econômica, o agronegócio que é

profundamente antiindígena, antiambiental antidireitos humanos, representada pela

aprovação no Congresso Nacional do Marco temporal que é basicamente o

impedimento de continuidade de demarcações de terras indígenas. Há um

reconhecimento de que esse quadro está mudando, está em processo de transformação

deste a Constituição de 1988 e, hoje, representada pela criação do Ministério dos

Povos Indígenas, eleição de parlamentares indígenas e pela presidência da FUNAI.

Outro avanço é no no campo da educação, hoje tem mais de mil indígenas na pós-

graduação e um número elevado na graduação.

Esse painel teve a participação do Movimento Airacuna, movimentos de

mulheres indígenas que ao se ao denominar o primeiro movimento plurinacional, no

Brasil, destacou a importância de se viver os princípios da coletividade, da

pluralidade e da espiritualidade partido do pressuposto de que o estado não tem o

poder de nos emancipar de nos libertar, mas podemos fazer isto através da

emancipação do pertencimento coletivo ancestral porque quem conduz os nossos atos

são os nossos antepassados muitos foram esfoliadas da sua consciência de

pertencimento ancestral, mas não foram esfoliadas da sua ancestralidades porque

ninguém aqui material tem poder algum para arrancar uma árvore que está fincada em

terrenos imemoriais. Romper com a tutela do Estado não é fácil, mas é um desafio

porque emancipar as mulheres é romper com o sistema político, exige sairmos dos

nossos lugares de conforto. Não basta dizer que uma pessoa é branca porque a gente

sabe que o sangue dela tem sangue de negros d indígenas, mas não é sobre genética,

apenas, é sobre a emancipação do teu pertencimento, da tua consciência de

pertencimento ancestral que nunca é individual, é sempre coletivo.



Dia 22 de Março de 2024

O dia 22 iniciou com a discussão “Estratégias de Articulação entre ciência

indígena e ciência acadêmica”. Para esse Painel Arlindo Baré destaca a importância

da participação da mulheres indígenas e mães. Ressalta que a UPEI insistiu na

participação das estudantes mães tem suas peculiaridades porque vem para

universidade com seus/suas filhos/filhas e a a universidade precisa entender essa

especificidade. Quando as estudantes indígenas chegam na universidade com seus

filhos/as, com suas família, a ideia é mostrar que é necessário pensar esse espaço com

as especificidade que exige para garantir não só a entrada de pessoas indígenas no

Ensino Superior, mas também é primordial pensar estratégias para a permanência e

para manter verdadeira essência de ser estudante indígena e ser pesquisador. Outra

questão é que as/os estudantes tivessem a oportunidade de, na escola, estudar a

história do movimento indígena no Brasil. Na universidade as/os jovens indígenas se

aproximam dos conhecimentos enquanto que permanecendo em suas comunidades

ficam isolados e não comunicam seus saberes. Dai a necessidade de se organizar o

movimento estudantil indígena para discutir estratégias para inclusão de todas/os

nesse universo. Nesse sentido, a UPEI se articula com diversas entidades para garantir

suas estratégias, inclusive para questionar a ciência ocidental a partir da visibilidade

da ciência indígena. Se articula com a FIOCRUZ, Ministério da Ciência e Tecnologia,

CAPES, CNPQ, dentre outras. Além da UPEI, as/os estudantes indígenas estão em

processo de criação da primeira organização nacional de pesquisadores/as indígenas

do Brasil.

Nesse painel, foi ressaltado que o Brasil vive um período histórico por duas

razões, primeiro porque o povo brasileiro, a nação brasileira passa por um momento

de refundação, um momento de busca de sua verdadeira identidade. A criação, pelo

presidente Lula da Silva, de um Ministério dos Povos Indígenas e o ato do presidente

Lula subindo a rampa do Planalto ladeado pelo Cacique é que o símbolos desse

esforço de busca de uma nova identidade para a nação brasileira, uma identidade na

qual temos a presença dos povos indígenas que foram espoliados ao longo de séculos,

a presença dos povos africanos que foram trazidos e escravizados e dos próprios

europeus que viraram agricultores/as e operários imigrantes que vieram trabalhar nas

industrias brasileiras.



Como membro da mesa, nesse painel, o

senhor Olival Freire Júnior da Diretoria

Científica do Conselho Nacional de

Desenvolvimento Científico e Tecnológico

(CNPQ) afirma que o CNPQ como casa da

ciência brasileira assume um compromisso com

os estudantes indígenas e vai discutir as reivindicações e compreende que a

reivindicação central é o problema das bolsas tanto de iniciação científica como de

pós-graduação, mas o compromisso maior é que o CNPQ se transforme em uma casa

do diálogo entre o conhecimento científico e o conhecimento tradicional milenar dos

povos indígenas brasileiros.

O Cacique Raoni destacou que aprendeu a falar a língua portuquesa com os

irmãos Vila Boas, e que ao aprender a lingua dos brancos a utilizou para poder falar

com autoridades, o Presidente reivindicando que os brancos respeitem essa nova

geração e parem com essas práticas de matança contra indígenas. Essa é a luta.

Demonstrou uma preocupação com a continuidade da luta em defesa dos indígenas

depois que ele deixar todos/as. E afirmou que enquanto estiver entre todos/as, irá

continuar falando, afirmando que os brancos respeitem os indígenas e deixem todos/as

viverem em paz.

Após a saudação do Cacique Raoni, passamos a ouvir a palavra do Dr. Aiton

Krenar que descrevemos a seguir:

Bom dia. Bom dia a todos parentes queridas, queridos irmãos, amigos mestres.
Nós estamos, como disse a nossa querida Eliane Potiguara numa ambiente tão
cheio de expressão e de sentido que mesmo que nós tivéssemos aqui sem
fazer nenhum discurso a nossa presença já estabelece um outro tipo de
atmosfera. Isso é muito bom. Eu quero saudar o nosso jovem acadêmico
Seribi pela disposição, pela capacidade que ele tem de acolher e expressar
essa nosso sentimento coletivo de estarmos experimentando um tempo novo
na história dos nossos povos. Essa plurietnicidade, essa diversidade de povos
que nós expressarmos, de alguma maneira o nosso querido Seribi consegue de
uma maneira espontânea ressaltar essa diferença e ao mesmo tempo colher
todo mundo. Parabéns por essa missão que ele assumiu especialmente nesse
contexto de ser o nosso Mestre de Cerimônia. Palmas para o seres vivos,
maravilha cumprimentar o nosso anfitrião, né? Achei um gesto muito
adequado e engajado na realidade do nosso país que o doutor Olival esteja
aqui na mesa nos acolhendo fazendo essa fala que abriu essa manhã, se
comprometendo com uma agenda do CNPQ no acolhimento das demandas
que esse encontro trouxe para o debate porque nós podíamos ter uma pessoa



aqui é simpática, mas que não se comprometeu esse com essa agenda. Então
nós queremos agradecer a esse gesto de cidadania ativa, de estar aqui junto
com a gente dizendo nós vamos juntos e lembrou a importância do nosso
chefe Raoni na história do nosso país na história política do nosso país
quando mencionou o tempo que nós estamos vivendo agora de retomar
questões sociais políticas sociais compromissos do estado brasileiro com os
povos indígenas que tinham sido absolutamente sido tratoradas por uma
administração antiindígena. Agora nós temos um compromisso de um
presidente da república com todas as dificuldades que implica isso
corresponder aos nossos esforços de avançar como nós não somos mais
tutelados, nós também temos que tomar iniciativa de dar um passo à frente
para que o estado se obrigue a reconhecer historicamente nossos povos foram
tutelados pelo estado brasileiro e na condição de tutelados pelo estado
brasileiro, nós ficavam sempre atrás esperando que o nosso patrono mandasse
a gente andar um pouquinho ande venha nós não vamos mais esperar que o
estado brasileiro promova políticas para nós nós temos que obrigar o estado
brasileiro avançar além da suas digamos constitucionalidade os estados
nacionais têm obrigação nas suas constituição a nossa Constituição Brasileira,
ela obriga o estado algumas ações em nosso favor, mas nós não podemos
esperar que as instituições do Estado inclusive o CNPQ que é uma instituição
do estado brasileiro. Nós não precisamos esperar que eles façam por nós nós
temos que avançar propostas no campo da pesquisa no campo de estabelecer
outros lugares. Como disse o nosso querido Presidente da União
Plurinacional dos Estudantes indígenas no Brasil, eu não sei se eles
acrescentar no Brasil ou se ficou só é até a plurinacionalidade porque nós
estamos nos relacionando com a América Latina e talvez fosse interessante
que esse no Brasil levasse em conta essa pluralidade Ampla não só no
contorno do mapa do Brasil, mas para além do mapa do Brasil, né? Abrir para
essas relações de cooperação internacional abrir para relações com Unesco.
Com esses Fundos internacionais e que o CNPQ possa junto com as nossas
iniciativas Abrir também para essa perspectiva ampla para a gente não ficar
confinado nas relações institucionais, porque nem sempre as agências do
estado brasileiro estão comprometidas com o nosso destino, em alguns
momentos as agências do estado brasileiro atende a prioridades dos partidos,
da realidade local, do momento histórico. Recentemente a gente teve um
presidente que gostaria de ter acabado com todos nós. Então a gente não pode
entregar tudo na mão do Estado, nós temos que atentar que muitas iniciativas
têm que ser nossas. Nesse sentido amplo coletivo que a nossa querida Eliane
Potiguara ressaltou de ser uma ser uma pessoa coletiva, pensar coletivamente.
Se nós pensamos coletivamente, nós podemos considerar que a gente tem
uma presença tão ampla no país inteiro que a gente pode incidir sobre todas
as instituições de pesquisa, não só o CNPQ, mas nas nossas deputados
também, tem Fundações instituições de pesquisa. Então a gente pode buscar
também acessar esses lugares, acessar esses espaços, acessar, inclusive os
recursos institucionais para que a gente possa fazer pesquisa. E Ciência é
pesquisa. Eu deveria estar dedicando uma parte da minha fala agora a
cumprimentar todo mundo, mas agradeço a acolhida que o Seribi já fez
porque daí ele deixa um espaço privilegiado para minha comunicação com
todos vocês sobre o que eu posso contribuir nesse momento histórico de
estabelecer uma nova é um novo lugar de representatividade que tá sendo



chamado de União Plurinacional dos Estudantes. Eu acho que é um passo tão
importante que tem correspondência com um evento histórico foi quando o
movimento indígena na pessoa de queridas como o nosso Max terena e de
Arruda e Carajá. Eu lembra. Ainda de outros jovens Paulo, Bororo, os jovens
Xavantes que estavam no final da década de 70 e 80, aqui em Brasília. Eles
criaram a primeira ação semelhante a esse gesto que está sendo registrado
aqui, hoje. Eles propuseram a criação de uma União Nacional dos Estudantes
indígenas aqui em Brasília. Quer dizer o precursor do movimento indígena
moderno no Brasil. Então nós não podíamos deixar essa história passar sem
referência e honrar o sonho daqueles jovens com 18, 19 e 20 anos que
estavam aqui em Brasília estudando com muita dificuldade. Muitos deles não
tinham outro lugar para morar, senão a casa do índio. Então eles moravam na
casa do índio trabalhavam e faziam faculdade estudavam aqui em Brasília.
Foram eles que se atreveram a dizer que iam fazer um movimento indígena
que reunia pessoas de outras regiões do país das lideranças das Aldeias. Na
época saiam fazendo debates, em assembleias regionais promovidas inclusive
pela Pastoral indigenista. Era a única agência, a única instituição que bancava
encontros e assembleias indígenas foi daqueles eventos que surgiu o embrião
do movimento indígena. Devemos honrar aqueles que vieram antes de nós
nesse campo de interação entre o mundo e os nossos territórios e o mundo das
instituições dos brancos. Como o Seribi mencionou há uma correção na
linguagem. As pessoas também passaram a chamar os brancos de não
indígenas que é uma outra inovação nos termos de tratamento entre. Entre as
nossas diversidades chamar os nossos irmãos não indígenas por um termo que
não seja tão ofensivo. Quando chamar eles de os brancos? Mas isso também
revela uma história social que nós carregamos até o século XXI e com
traumas que exige que alguns mergulhem tão profundamente para poder
resgatar essas memórias. Não podemos deixar para trás nenhum gesto que foi
feito no caminho para que a gente pudesse estar hoje aqui nesse auditório
com essa formalidade que esses ambientes supõe estabelecendo um diálogo
entre ciência. Essa ciência é aquilo que nós trouxemos da nossa própria
cosmovisão que é anterior a uma observação do mundo, como fazem os
naturalistas como como fazem exatamente as ciências naturais. Nós trazemos
essa diversidade de conhecimentos que, nos últimos 20 anos, foi admitida e
atribuído um valor. Como saber que são saberes saberes tradicionais? Acerca
de 15 ou 20 anos atrás algumas instituição do estado brasileiro estabeleceram
um reconhecimento aos mestres da cultura, aos mestres dos saberes, um gesto
muito lento. As instituições do estado brasileiro passaram a reconhecer em
nossas ciências algum valor quando chama de saberes. Alguém pode entender
que saber não é a mesma coisa que ciência. Os saberes pode ser um conjunto
de práticas, de experimentos, de exercícios permanente dentro da cultura onde
o domínio desses saberes permite a uma comunidade a um povo ou até
mesmo um país se auto governar, conduzir a sua vida dá conta de si, mas ele
não vai permitir que essa comunidade esse país faça intervenções relevantes
no mundo, que ele vai ser sempre como uma pequena biosfera onde tudo
acontece no seu próprio âmbito, mas ele não se comunica com o lado de fora.
O que o acidente considera ciência é a capacidade da gente fazer esse
exercício dessa biosfera, desse ambiente, dos saberes com o exterior
estabelecer relações com o que acontece externamente ao nosso mundo para
os povos originários, sejam os povos indígenas chamado indígenas ou povos



originários fazer esse trânsito dos saberes para ciência significa, sim ajustar
os termos da nossa relação com o mundo, com o mundo exterior exatamente,
com esse mundo que nós chamamos que é da sociedade não indígena. Os
nossos próprios conhecimentos são suficientes para dar conta da nossa
existência. Às vezes eu faço uma comparação com a escrita. Muita gente
achava que o fato do Brasil ter um grande número de pessoas que não tinham
escrito, que não dominavam a escrita e qualificava isso de analfabetos e o
Brasil como um país subdesenvolvido e muito subordinado a um pensamento
colonizado. O querido Cristovam Buarque que foi foi governador do Distrito
Federal, Senador, mas também foi ministro da educação. Em seu primeiro
discurso ressaltou que o Brasil em 10 anos precisava acabar com o
analfabetismo. Eu pensei: Nossa! O professor Cristóvão uma pessoa tão
esclarecida, como ele comete um equívoco tão grande de achar que quem não
passou pelo letramento é menos sábio, é menos capaz do que alguém quem
escreve. Então esse erro de avaliação que aquela época o nosso Ministro da
Educação externou me deixou com a impressão de que nós somos tão
colonizados que desvaloriza a nossa ciência. Nós, o povo brasileiro, somos
tão colonizado que despreza a própria ciência. Quer dizer a ciência é que
sustentou a existência de alguns povos durante dois mil anos dentro da
floresta. Num debate público uma vez com autoridades brasileiras que
achavam que os Yanomami não podiam ficar no território deles na floresta
que era muito grande muita terra e o que os enormes eram muito ingênuos e
simples e que eles não podiam viver naquela terra. Eles precisavam ser
geridos por alguma coisa daqui do estado brasileiro. Eu disse bom tinha um
ministro na conversa. Eu disse como vocês acham que os Yanomamis
viveram os últimos dois mil anos sem nenhum de vocês lá? Como que os
Yanomami conseguiram dar conta de ser uma sociedade equilibrada
ecologicamente e competente para gerir seu território, não extinguiu nenhuma
espécie, não envenenou as águas do rio, não vivem em conflitos entre si, não
existe nenhum índice de criminalidade, é zero. Durante dois mil anos eles
foram capaz de se auto governar. Por que que vocês acham que eles precisam
ser administrado pelos não indígenas pelas instituições do Estado? Esse
exemplo dos dois mil anos eu busquei os nossos parentes idosos para trazer o
exemplo para vocês, mas ele poderia ser de todos os povos que chegaram até
o século 20 vivos dentro da floresta porque os que não estavam dentro da
floresta foram aniquilados. A colonização entrou pelo litoral e foi passando o
rodo em todo mundo. A nossa querida, professora Eliane, lembra? Os nossos
parentes da Mata Atlântica, os Tupinambás foram os primeiros a serem
dizimados. A marcha continua para dentro, para o Oeste. Vocês ouviram que
o chefe Raoni falou evocando uma memória de antiguidade que não fica
longe de mil anos, 2000 anos. Qual instituição dos não indígenas é capaz de
evocar memórias de mil anos, 2000 anos? A ciência e as instituições
científicas dos não indígenas datam da idade média. Os experimentos
tecnológicos que a ciência dos não indígenas aportam ao mundo elas vieram
da idade média quando eles acreditavam que nós estávamos orbitando no
cosmos e que não tínhamos a possibilidade de nos organizar espacialmente
em relação a isso que hoje a gente fala e todo mundo entende que é o
universo. Esse conhecimento que já estava no que ele chama de mitos de
origem, nas nossas narrativas e memorias. Os chamados mitos de origem dos
nossos muitos povos conta quando o cosmos se ordenou para existir os



planetas, as galáxias e o próprio planeta terra. Nós temos uma narrativa sobre
a origem desse planeta em diferentes idiomas. O Davi Kopenawa Yanomami
naquele magistral livro “A queda do céu”, tornou público e amplamente
difundido como esse esse planeta veio se constituir com seus rios, florestas
com toda a vida e com toda a diversidade biológica a partir de um evento
imemorial que é a cosmovisão Yanomami. Essa cosmovisão é anterior a tudo
que ciência não indígenas conta. Ela é mais ancestral, mais antiga, por isso
tem todo sentido evocar uma memória ancestral, evocar uma memória
ancestral. A professora Eliane Potiguara falou de um mergulho porque ele é
poeta, é uma escritora, mas sobretudo, é uma alma poética capaz de expressar
nesses termos poético um mergulho ao mesmo tempo a geociência a entender
que ela tá mergulhando na terra, atravessando a terra, atravessando o
organismo da terra. Um mergulho no mais profundo para buscar sentido e
isso que ela chama de uma memória ancestral que põe alguém de pé nesse
mundo com o entendimento pleno de alteridade. As culturas dos nossos povos
já tem essa sementinha como disse a Eliane, eu tenho uma sementinha da
alteridade que tem relação com isso que a gente chama de identidade. Quando
nós transitamos da nossa aldeia para Cidade, esse exercício que os jovens que
estão nas universidades estão fazendo, tiveram que fazer muito cedo e alguns
deles sofreram uma violência enorme por sair da Aldeia e ter que frequentar
uma escola, entrar na no ensino superior, enfrentar todas essas estruturas.
Essa saída deve dificuldades, barreiras para que a pessoa saísse desse âmbito
de si mesmo e começasse a experimentar um contato com o mundo. É nesse
lugar que muitos desses jovens tomam consciência da identidade porque até
ali naquela fronteira, até ali naquele limite, eles vivem a vida deles e para eles
não tem importância nenhuma essa questão identitária. Se ele tem uma
identidade étnica ou não, assim como Seribi falou que o avô dele não tem
preocupação sobre esse termo indígena ou índio isso para ele não diz nada,
mas que os que estão aqui fora no campo das academias, dos debates políticos
vão ser requerido a eles dizer vocês são indígenas. Qual o termo que eu posso
usar para me relacionar com vocês? Se a gente estabelecer a relação entre os
nossos antepassados nos deram de herança essa sementinha da identidade,
essa sementinha da autoridade que você ter segurança sobre se deslocar no
mundo sem se confundir com a cultura do outro, sem se intimidar com a
cultura do outro, como disse a Luísa, sem em nenhum momento se sentir fora.
Naquele instante você pode estar nesse lugar, você não precisa se sentir
inadequado em lugar nenhum. Esse é o sentido que a nossa querida Luiza
mencionou quando ela disse da experiência de estar aqui nesse encontro cheio
de sentido e significado com pessoas que significam para ela e ao mesmo
tempo se sentir à vontade nesse lugar, isso é a autoridade. Esse é um princípio
muito importante nesse trânsito que nós estamos fazendo entre os saberes
ancestrais e o campo do que a gente tá chamando de ciência. Se nós
insistirmos em debates públicos que as instituições não indígenas admitam a
nossa produção científica, nós vamos criar um ambiente de debate político
com as instituições CNPQ, por exemplo que pode diminuir a eficácia do
nosso esforço de transição. Até que a gente tem pesquisadores nossos dentro
dessas instituições acessando os mesmos meios. As ferramentas que
dispomos e que os povos indígenas vem fazendo desde que a gente ensinou
uma ideia de movimento indígena lá pelos anos 70 e 80 é o de convencer as
instituições não indígenas de que nós somos capazes de um diálogo



horizontal. Eles não precisam nos tratar como crianças e precisam tratar a
nossa ciência como saberes. Esse é um reconhecimento muito bem-vindo,
mas no campo dessas nossas relações entre sociedades diversas precisamos
acessar o reconhecimento como ciência. Eu quero cumprimentar esses jovens
que estão em universidades como a UNICAMP, a universidade de São Carlos.
as universidade que estão lá no Sul, as que estão no Pará. Os indígenas que
tiveram a coragem de passar pelo aperto que é ficar numa universidade
pública, num campus de uma universidade onde não conhece ninguém, onde
ele sofre todo tipo de bullying e discriminação. Não quero dizer ele tem que
pular todos os obstáculos e ainda no fim fazer uma prova. Quero saudar vocês
porque estão fazendo isso. Quero dizer que isso é muito importante, que todos
vocês nossos sobrinhos, netos, como disse a Eliane, todos vocês vão
obviamente serem citados e reconhecidos pelas gerações futuras porque vocês
fizeram isso. Não só porque vocês saíram da Aldeia para enfrentar esse
desafio, mas por que vocês fizeram isso coletivamente como foi mencionado
aqui. Quase 60 mil indígenas que acessaram o ensino superior. No Brasil é
uma coisa quase que inacreditável. Vocês podem ter certeza que a maioria do
pessoal que acompanha a recente história dos povos indígenas no Brasil, vão
dizer, mas como como que houve um verdadeiro revoada de indígenas das
Aldeias para esses lugares esquisitos que são as Universidades e conseguiram
sobreviver naquele ambiente hostil e muitos deles estão se tornando doutores.
Alguns deles já estão com o mestrado, alguns estão fazendo pós-doutorado.
Que fenômeno é esse? Isso pode significar duas tendências: uma é de duvidar
que nós não fossemos capaz de fazer isso e que só seria possível para algumas
pessoas. Algumas de uma etnia, por exemplo. Os indígena em relação a isso
que eu estou mencionando aqui, devem pensar sobre o amplo campo da
ciência ocidental. Quem sabe a gente deva considerar a importância no
desenvolvimento desses debates que a gente discuta se nós queremos mesmo
reivindicar um lugar específico da ciência indígena como algumas pessoas
insistem em querer uma universidade indígena ou se nós achamos que a gente
deve incidir no campo da ciência amplamente no sentido que tu quer a ciência
contemporânea, a ciência do ocidente. Nós queremos incidir no campo do que
o ocidente chama de ciência e não somente no lugar no qual nos
identificamos, mas que o mundo não reconhece a nossa capacidade de
inserção nos outros debates do campo da ciência seja na saúde, no campo da
saúde humana, seja no manejo de outros organismos que não é o organismo
humano, cuidar da vida selvagem, por exemplo. As espécies que estão nos
rios sendo drogadas pelo mercúrio sendo predadas por todo tipo de interesse.
Se nós queremos atuar nesse sentido, agregando os nossos conhecimentos as
ferramentas da ciência, a gente tem que considerar que nós precisamos
decidir é no campo da ciência ocidenta. Sabemos que muitos jovens que
estão nas instituições de ensino superior. Acham que nós deveríamos criar
uma universidade indígena. Em algumas regiões do nosso país já existe até
algumas iniciativas nesse sentido. Eu me lembro que há um tempo atrás o
nosso querido Almir Suruí, do povo paetê, lá de Rondônia reivindicava criar
uma base dentro do território Suruí que se associava a algumas outras
instituições e queria que tivesse um reconhecimento para ser um Campus de
uma universidade. Em outras ocasiões o nosso querido fundador dessa União
do movimento indígena. nos anos final dos anos 70 80, Marcos Terena,
chegou a articular aqui em Brasília junto ao Ministério da Educação, junto ao



Conselho Nacional de Educação um reconhecimento no âmbito do Ministério
de Educação, da possibilidade de instituir uma comissão que ia criar uma
universidade indígena no Brasil. Se queremos incidir no debate Global na
questão do clima não podemos fazer somente nos nossos termos, só nos
termos das nossas cosmovisões, só nos termos das nossas narrativas.
Precisamos fazer essa inserção também nos termos do que as ciências
ocidental considera considera válido para isso. Precisamos ampliar o campo
do debate sobre como e qual investimento vamos ter para pesquisa. Não
podemos ficar aqui uma década discutindo ciência indígena paralela a todo o
desenvolvimento, a todo o avanço que as tecnologias das ferramentas da
ciência ocidental apresentam. Elas vão na frente. Então os campos de
pesquisa de conhecimento científico às vezes correm em paralelo por falta de
coragem. No entanto, podemos ter alguma convergência, eles se cruzam.
Podemos, também, começar a incidir em conversas em diálogo com os
cientistas não indígenas porque é daí que sai reconhecimento. Enquanto
ficarmos andando só na nossa trilha o reconhecimento vai ser demorado e
nem e não tem um horizonte. Antes éramos um problema agora somos uma
reserva moral. É hora de ampliar o entendimento dessa reserva moral. Na
verdade essa chave nesse tempo crise é importante. Não tem só uma crise
climática, temos uma crise de paradigma no ocidente. O que que é uma crise
de paradigma é quanto o próprio ocidente começa a desconfiar que ele não tá
fazendo a coisa certa e que não sabe muito bem para onde ir, que é preciso
parar um pouco e observar a gente. Deveria saudar esse momento de crise de
paradigma e considerar que é por isso que eles estão nos vendo. A crise de
paradígma está tão aguda que se encaixa numa espécie de crise ética, uma
crise moral, uma crise da certeza que o capitalismo imprimiu no mundo que
bastava você ter ciência e tecnologia que tudo estava bem. O próprio acidente
agora sabe que ciência e tecnologia não salva o mundo. Pelo contrário ciência
e tecnologia pode estar eclodindo a vida no planeta. Esse tecnologia usada
nos termos que o capitalismo supõe na vida do planeta criou uma crise de
paradigma e estão olhando para a gente como se a gente pudesse ser uma
reserva de alguma coisa. Nós temos que entender que o termo reserva moral,
não é só no sentido ético, não é só porque nos Andes assim como lá no
Himalaia em alguns outros continentes perseveraram povos que durante mil,
dois mil, três mil anos conseguiram manter um modo de vida encaixado na
terra, encaixado na ecologia de cada lugar. Se é uma montanha, uma altitude,
ele produziu uma experiência social de viver naquele lugar Olha a arquitetura
deles, olha, como que eles constrói suas cidades. Se você desce dos Andes e
olha lá embaixo a bagunça colonizadora a bagunça, Colonial. Então quando
você olha a infraestrutura de vida de povos que estão no Alto das Cordilheiras
e olha a infraestrutura de sobrevivência dos que estão lá na planície, lá
embaixo. Como que não conseguem ver que tem um outro jeito de estar no
mundo. Se nós estamos falando de ciência, podemos contribuir a partir dos
nossos territórios com exemplos de como está habitando um território de uma
maneira equilibrada e não desequilibrada. Como é a vida numa cidade a gente
tem que construir modelos que comparativamente qualquer uma criança que
tá lá na escola olha e pensa que os povos que viviam aqui tinha um jeito de
ficar aqui que podia durar mil dois mil anos sem virar lixão. As nossas
pequenas cidades no Brasil inteiro é cheia de lixão. A entrada ou a saída de
tudo quanto é cidadezinha é um lixão a céu aberto. Será que o geógrafos



indígenas, será que os arquitetos indígenas, os urbanistas indígenas, os
engenheiros indígenas vão continuar assinando plantas de construir essa
monstruosidade que são as cidades que viram cemitério que viram esgoto? Eu
costumo dizer que se as nossas cidades fossem feitas com uma matriz de
pensamento arquitetônico dos povos originários, se acontecesse um terremoto,
se acontecer de alguma coisa grave o máximo que ia ocorrer é que o vento ia
fazer as palhas voar e não um monte de pedra e montanhas e tudo atropelando
as pessoas e afundando as pessoas em crateras como a gente vê nos eventos
climáticos extremos, quando a gente fala dos eventos climáticos Estamos
falando de uma realidade cotidiana, não é uma coisa assim espacial aérea, nós
estamos falando de coisas práticas que é onde nós moramos, como nós
moramos, os lugares que nós habitamos. Muito provavelmente nas nossas
cidades, ninguém vai aguentar ficar dentro de um apartamento quando a
temperatura tiver 50 graus. Vão sair correndo de lá. Então a pergunta é
porque continuam construindo esses caixotes? Tem um texto meu o título
“Fujam do Pesadelo de concreto” tem um outro título também mais simpático,
“saiam dessa caixa de concreto”. São títulos do mesmo desenvolvimento de
ideias onde eu mostro para os engenheiros e para os arquitetos que o que eles
fazem são Pesadelos de concreto Eles derrubam as montanhas, comem as
montanhas e depois fazem caixotes para você ficar lá dentro. Ninguém
aguenta o calor dentro de um caixote de concreto com 50 graus lá fora. Então
nós vamos nos tornar essa humanidade que habita caixotes com o ambiente
artificial que ele dá uma saidinha lá fora e volta para dentro de novo. Como se
ele tivesse habitando um outro planeta não a terra a temperatura do planeta
Terra. Alguns negacionistas dizem que elas sempre sofreu alterações, mas os
negacionistas tinham que levar em conta que quando aconteceu isso no
passado muito remoto o planeta não tinha oito bilhões de pessoas. Nós temos
8 bilhões de pessoas que precisam morar, se deslocar comer cuidar da saúde.
O Formigueiro tá ficando muito pequeno, a infraestrutura do país, do planeta
inteiro tá ficando pequena. Então a ciência indígena tem que se expressar
nesse campo, fazendo a crítica ao modo errado de habitar o planeta. Se
herdamos dos nossos ancestrais um conhecimento que nos permitiu viver mil
dois mil anos no lugar sem estragar, isso de verdade é uma reserva não
somente moral no sentido ético, mas ela é uma reserva de ciência que pode
servir a humanidade. Eu eu já disse num dos meus comentários que o modelo
de cidade que o ocidente espalha pelo planeta. Ele nasceu há quatro cinco mil
anos atrás na Grécia passando depois pelo Oriente Médio e a planta é a
mesma. Se você olhar o trabalho dos arqueólogos no Egito no Oriente Médio
mesmo na Itália, se você olhar as plantas arquitetônicas, elas não mudaram
nada. Eu digo aos brancos que eles pensam a mesma casa há 4.000 anos, não
conseguiram sair do quadrado. e longe da terra. A Patwamama que nas
línguas próprias de cada povo sempre vai ter uma palavra que é amorosa que
reverencia um organismo feminino imensurável que é próspero, que produz
vida, que não para de produzir vida. Então isso é a mãe terra, a mãe Terra.
Esse organismo que não para de produzir vida e é tão maravilhoso. Os
cientistas mais críticos no final dos anos 70 e 80 acolheram a ideia de que o
planeta é um organismo vivo. Alguns desses cientistas que estavam fazendo
um projeto dentro da Nasa enunciaram um termo para nomear esse planeta
esse organismo como Gaia. Termo emprestado do grego que tem a
configuração de um organismo vivo. Então se você cortar um pedaço da



montanha você não está cortando uma coisa morta, você tá cortando um
pedaço de uma montanha, você tá cortando o corpo, tá cortando o dedo dela a
orelha dela. Então não desses debate público eu falei vocês cortam o dedo da
mãe de vocês? a orelha da mãe de vocês e vendem no mercado? Aí eles
disseram não mas isso é uma ofensa. Eu falei, mas ofensa é o que vocês
fazem, é o que vocês reproduzem como modo de habitar a terra. Vocês
habitam a terra como se ela fosse uma matéria plástica que você estica, puxa,
dobra, puxa. A terra é um organismo vivo e nós somos microcosmos desse
organismo vivo. Cada corpo nosso é uma parte do cosmos. Essa
Compreensão é tão Ampla que a ciência do ocidente poderia se enriquecer
muito com essa compreensão. Nós íamos passar a desenvolver um outro tipo
de sociedade Global. A Terra é um organismo um organismo vivo e por ser
um organismo vivo as mudanças climáticas seriam percebido como uma
exigência de mudanças de paradigma. Nós tínhamos que criar um outro
paradigma para pensar as cidades do mundo, a infraestrutura das metrópoles o
modo de abastecimento. Somos um país que exporta tudo, que para produzir a
gente precisa devastar o cerrado entrar na floresta e derrubar tudo para
produzir o que o mundo quer que a gente entregue de maneira extrativista
para o mundo, quando eu falo mudança de paradigma seria mudar, inclusive
essa ideia de que tem um lugar do mundo que pode ser indefinidamente
saqueado e que não vai acontecer nada. É óbvio vai acontecer uma tragédia.
Essa tragédia é um envenenamento dos rios, a devastação da floresta, o
aquecimento climático. Existe uma Amazônia muito mais no ideário de uma
floresta em equilíbrio do que na realidade porque os povos que estão na bacia
amazônica não podem mais comer o peixe que tá ali no seu rio. Os nossos
parentes mundurucu tem dito que eles não podem comer o peixe porque
muitos deles estão contaminados com mercúrio. Hoje, só tem sentido a gente
reivindicar um lugar para ciência dos povos indígenas se tivermos em diálogo
com a ciência ocidental, porque senão nós vamos criar um gueto onde a gente
vai produzir muitos artigos, vamos publicar muita coisa para nós mesmos. É
uma coisa que o campo da Ciência das Humanas quase que reivindicou para
antropologia. Esse lugar de produzir para si mesmo nas últimas décadas.
Basicamente a antropologia produz para si mesma a maior parte dos
antropólogos e escreve para outro/a antropólogo/a. Então é uma ciência
confinada. Eu estou criticando a ciência. Estou criticando o modo de fazer
ciência. Uma ciência que olha só para si mesma. Uma outra ciência precisa
olhar para o universo, para tudo ao nosso redor.

Para encerrar a parte da manhã, do dia 22 de março e encaminhar os trabalhos

de grupo, Seribi Tucano agradeceu a contribuição do CNPQ, da Fiocruz, da

Associação Nacional dos Docentes do Ensino Superior,da Universidade de Brasília,

da Universidade Federal do Piauí, do Fundo para Justiça Climática e da EQUIP -

Escola de Formação de Quilombo de Palmares. Agradeceu a presença das pessoas que

contribuíram para este evento. Agradeceu a professora Dra. Socorro Arantes da

Universidade Federal do Piauí, Profa. Dra. Iraíldes, da Universidade Federal do

Amazonas, ao nosso parente Aílton krenak, a doutora Eliana Potiguara e ao Cacique



Raoni. Seribi Tucano destaca “sem a presença dessas pessoas não conseguiríamos

avançar com os nossos sonhos, com as nossas lutas porque é com eles e elas que a

gente precisa dialogar, com as experiências deles que precisamos dialogar nesse

primeiro Encontro Internacional em Ciência Indígena e Justiça climática entre a

Aldeia e a Universidade. Isto com a nossa perspectiva, com a nossa lógica.

Com a nossa filosofia discutir ciência

indígena e discutir Justiça climática é discutir com

os pés dentro dos nossos territórios, com pé no chão

dos nossos territórios [...] E para discutir a justiça

climática, a gente não precisa discutir na perspectiva

dos europeus. Precisamos discutir a ciência indígena

e justiça climática na perspectiva dos povos indígenas, dos povos indígenas da

América Latina, por isso trouxemos nossos irmãos da Bolívia e Ivan Aimara.

Trouxemos a Luísa da Colômbia, a Leandra do Equador.

Para finalizar o I Encontro Internacional em Ciência Indígena e Justiça

Climática: entre aldeias e universidades, a plenária foi dividida em 3 grupos de

trabalho para discutir propostas sobre os temas Justiça climática e os dilemas da

Iniciação cientifica, Justiça climática e os dilemas da pesquisa na pós-graduação e

Justiça Climática e Dilemas da Extensão na ciência indígena. Após a discussão em

grupo, os representantes do GT apresentaram as seguintes reivindicações:

ACESSO AO ENSINO SUPERIOR

1. Política nacional - Vestibular indígena unificado, definindo as

universidades com as suas condições enquanto políticas internas, alinhadas

para o acesso e permanência (mediado por convênio e contratos);

2. Demanda de vestibular indígena para o Amazonas e demais regiões do país,

pois o vestibular intercultural não atende a demanda das especificidades

desejadas;

3. Garantir vestibular indígena já alinhando com as modalidades de bolsa

permanência, PIBID, outras;

4. Garantir aos estudantes indígenas o direito de acesso e permanência dentro

do próprio estado;



5. Articulação com o Conselho Federal de Serviço Social e o coletivos de

indígenas assistentes sociais para construção de política nacional de

assistência estudantil indígena;

6. Necessidade de construção de um espaço de ensino superior a partir da

perspectiva indígena;

PESQUISA E EXTENSÃO

7. Edital de programa próprio indígena - PIBIC;

8. Critérios de inclusão que considerem as especificidades indígenas;

9. 100% de Bolsa

10. Ampliação de representação nas câmaras de decisão para emfrentamento

do racismo estrutural;

11. Presença indígenas nas comissões de bolsas

12. Política Afirmativa direcionada para as mulheres mães indígenas (rede de

apoio);

13. Inclusão de indígenas nas Câmeras da CAPES e CNPQ;

14. Processos de autorização de Comitês de Ética com as pesquisas: indígenas

que pesquisam indígenas não precisam passar pelo comitê;

15. Explicitação dos processos e exigências dos comitês de éticas;

16. Exigências de bolsas afirmativas para todos os programas de pós-

graduação - Cotas;

17. Cotas para programas de pós-graduação vinculadas às bolsas;

18. Cotas para professores/as indígenas em processos de seleção para

professores/as substitutos ou titulares;

19. Editais específicos para pesquisadores/as e pesquisas indígenas com cotas

para mulheres indígenas;

20. Criação de linhas de pesquisa próprias para indígenas;

21. Criação de linha de pesquisa de proteção de dados, integração cibernética e

nanotecnologia para o avanço da ciência da informação;

22. Repositório Indígena unificado (TED das Universidades);

23. Criação de diretrizes de proteção de dados e conhecimentos ancestrais dos

povos indígenas;

24. Inclusão do site do ENEI no domínio do CNPQ;

25. Exigência de Segunda linha na pesquisa e extensão;



26. Reconhecimento de línguas indígenas como segunda língua em processos

seletivos de pós-graduação, e também, em projetos de extensão;

ENSINO

27. Bolsa diferenciada para indígena em questão de valores e levando em

consideração o número de dependentes, no caso de estudantes mães;

28. Fomentar os convênios de intercâmbios indígenas com países no exterior,

principalmente, na região da américa latina;

29. Criação de financiamento de pesquisadores/as indígenas para participação

na COP;

30. Validação da língua indígena como 1ª língua;

31. Revisar e incluir o português como 2ª língua nas exigências linguísticas

para candidatos indígenas, nos processos seletivos de pós graduação;

32. Validação das línguas indígenas nos exames de proficiência, com inclusão

de conteúdos e participação de indígenas no processo;

33. Assessoramento em línguas portuguesa e outras para apoiar os alunos/as

indígenas em todas as universidades, com foco especial no espanhol, com

o intuito de promover a integração de pesquisadores/as indígenas da Abya

Yala;

34. Incentivar os programas de ensino e pesquisa o uso da língua espanhola

como língua estrangeira priorizada para integração regional;

35. Incluir na matriz curricular o ensino de espanhol para as graduações e pós

graduações;

36. Incentivo para formulação dos programas e projetos de extensão que

incluam a colaboração e participação de indígenas e das comunidades

envolvidas;

37. Mudança de parâmetros de modo a favorecer a inclusão de projetos de

docentes voltados para os povos indígenas nas coordenações e gestões

participavas nos projetos;

38. Concurso público para professores/as indígenas;

39. Estabelecimento da inclusão de indígenas dentro da política de cotas para

serviço público;

40. Prazos para editais para bolsas afirmativas;



41. Criação de bolsa de estudo diferenciadas para pós-graduandos indígenas

que residem em áreas remotas e de difícil acesso geograficamente como de

São Gabriel da Cachoeira;

42. Urgência de Novo Edital de bolsa permanência, com o objetivo de

regularizar a situação dos estudantes já com cursos em andamento e,

atenção aos novos estudantes, garantindo o edital por período;

43. A bolsa em tempo integral considerando o tempo que estudante estará na

comunidade também dedicado aos estudos e trabalho;

44. Implementar imediatamente o PIBID Indígena para garantir a integração

dos estudantes nas atividades de campo e, também, a permanência;

ARTICULAÇÃO E MOBILIZAÇÃO

45. Urgente organizar a mobilização dos estudantes no acampamento Terra

Livre com a força do ENEI para defender a pauta do ensino superior e pós

graduação;

46. Participar da próxima reunião ANDIFIS;

47. Por meio de edital, criar financiamento para apoiar os encontros

acadêmicos de organizações formadas por estudantes indígenas

(ENEI/CNPQ)

48. Financiamento de viagens de estudo, pesquisa, extensão para estudantes e

professores/as;

49. Constituição de um GT Indígena no MEC/CNPq-MCTI voltados para

fortalecimento do conhecimento ancestral e científico na formulação de

políticas públicas de enfrentamento as mudanças climáticas;

50. Criação do Observatório Indígena para o Clima na América Latina;

51. Garantia de interiorização e investimento especifico com fomento da

CAPES para as universidades que estão interiorizando;

52. Criação de fomento especifico para as universidades e IFs para cursos de

pós-graduação interiorizados;

53. Garantia de validade dos cursos interdisciplinares para garantir a

participação em concursos públicos para o nível superior;

54. Que as avaliações de nossas produções acadêmicas se deem de maneira

diferenciada, por exemplo, que um evento realizado na Amazônia tenha o



mesmo valor que um artigo de um estudante do sudoeste publicado em

uma revista do sudeste.

55. Que as bolsas no interior no Amazonas possuam auxílio moradia e/ou

valor diferenciado, pois é sabido sobre os custos amazônicos serem bem

maiores;

56. Criar o site para o espaço de consulta dos estudos, formação, pesquisas e

base de dados do ensino, pesquisa e extensão;

Saiu na imprensa:

- Folha de São Paulo: Pesquisadores indígenas discutem justiça climática em encontro
em Brasília
https://www1.folha.uol.com.br/ambiente/2024/03/pesquisadores-indigenas-discutem-
justica-climatica-em-encontro-em-brasilia.shtml
- Jornal de Brasília: Encontro Internacional de Pesquisadores Indígenas debate justiça
climática e ciência
https://jornaldebrasilia.com.br/blogs-e-colunas/analice-nicolau/encontro-
internacional-de-pesquisadores-indigenas-debate-justica-climatica-e-ciencia/
- https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2024/funai-marca-presenca-em-
encontro-internacional-com-liderancas-pesquisadores-e-estudantes-indigenas-em-
brasilia
- Brasília Capital: Raoni, Txai Suruí e Ailton Krenak em Brasília
https://bsbcapital.com.br/raoni-txai-surui-e-ailton-krenak-em-brasilia/

https://www1.folha.uol.com.br/ambiente/2024/03/pesquisadores-indigenas-discutem-justica-climatica-em-encontro-em-brasilia.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/ambiente/2024/03/pesquisadores-indigenas-discutem-justica-climatica-em-encontro-em-brasilia.shtml
https://jornaldebrasilia.com.br/blogs-e-colunas/analice-nicolau/encontro-internacional-de-pesquisadores-indigenas-debate-justica-climatica-e-ciencia/
https://jornaldebrasilia.com.br/blogs-e-colunas/analice-nicolau/encontro-internacional-de-pesquisadores-indigenas-debate-justica-climatica-e-ciencia/
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2024/funai-marca-presenca-em-encontro-internacional-com-liderancas-pesquisadores-e-estudantes-indigenas-em-brasilia
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2024/funai-marca-presenca-em-encontro-internacional-com-liderancas-pesquisadores-e-estudantes-indigenas-em-brasilia
https://www.gov.br/funai/pt-br/assuntos/noticias/2024/funai-marca-presenca-em-encontro-internacional-com-liderancas-pesquisadores-e-estudantes-indigenas-em-brasilia
https://bsbcapital.com.br/raoni-txai-surui-e-ailton-krenak-em-brasilia/


Neppecdes

Realização:

Apoios:

Ne



https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download


https://v3.camscanner.com/user/download

